**AHLÂKİ BİR ZAAFIMIZ; GÖSTERİŞ MERAKI VE RİYA**

Riyâ, lügat olarak görme manasına gelen ru’yet kökünden gelir. “Hakikatte iyi olmadığı halde, iyi görünmek” manasınadır. Dilimizdeki en yakın karşılığı gösteriştir.

İş, söz ve davranışlarda gösterişe yer vermek; bir iyiliği veya sâlih bir ameli Allah’ın rızasını kazanmak niyetiyle değil, insanların beğenisi için yapmak. Bu davranışlarda bulunan kimseye “**riyâkar**” denilir.

Riyâ, genelde insanlar arasında manevi nüfuz, güç, şân, şöhret ve maddi çıkar sağlamak için yapılır. Dünyaya ait bu tür maddi ve manevi çıkarları elde etmek için dinin insanlar tarafından kutsal değerlere karşı beslenen bağlılık ve hürmet duygularının âlet edilmesi, riyanın en kötü şeklidir. Bu tür davranışlar, hilekârlık ve yalancılıktır. Hâlbuki Allah (c.c) kalplerimizin içinde saklanan tüm niyetlerimizden haberdardır.

Böyle kişilerin niyetleri, gayeleri ve samimiyetsizlikleri yakın bir zamanda ortaya çıkar ve insanlar tarafından anlaşılır. Bu da o kimseye karşı insanlar tarafından bir güvensizliğe, sevgisizliğe ve îtibârını kaybetmeye sebep olur. Nitekim şu hadisi şerif bu hususta dikkat çekicidir; İbni Abbas (r.a) derki: Rasûlullah (sav) şöyle buyurdu:

من سمع سمع الله به ومن راءى راءى الله به

“Kim yaptığı hayrı, şöhret kazanmak maksatıyla insanlara duyurursa, Allah da onun niyetini açığa çıkarır. Yine her kim işlediği hayrı, takdirlerini kazanmak için insanlara gösterirse, Allah da onun riyakârlığını açığa vurur.” **(Müslim, Zühd, 47-48)**

Yukarıda da zikri geçtiği gibi, Allah Teâlâ kalplerin en gizli duygularını dahi bildiğinden, söz, iş ve amellerde niyet-ihlas ve samimiyet konusu, bâtıl peşinde koşan, başkasına zarar vermek ve hile yollarına sapmak isteyen kimselerin mâzeret kapılarını kapatmıştır.

وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَمُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَوَذَللِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ

"Onlara sadece şu emredilmişti: Bâtıl dinleri bırakarak yalnız Allah'a yönelip O'na itaat etsinler, namazı kılsınlar, zekâtı versinler. İşte doğru din budur." **(Beyyine, 5)**

İslâm ümmetine olduğu gibi geçmiş ümmetlere de ancak Allah'a kulluk etmeleri ve dini O'na has kılmaları yani tevhid ve ihlâs üzere yaşamaları emrolunmuştur. Hiç bir din, kendisine inananları, ikiyüzlü ve samimiyetsiz bir davranış içinde görmek istemez. Aslında dindarlık, samimiyeti gerektirir. Samimiyet yalnız Allah'a kulluk yapmakla başlar ve insanın gönlünde yer tutar. Kendi iç dünyasında dini ve dindarlığı Allah'a has kılamayan kimseler, öteki dini görevleri de gereken berraklık ve duruluk içinde yerine getiremezler. Namazın kılınması, zekâtın verilmesi gibi dinin dış tezâhürleri de yalnızca Allah'a kulluk niyeti ve samimiyeti ile mümkün olur.

Riya, ibadetlerde ve diğer amellerde samimiyetten uzaklığı ve ihlassızlığı ifade eder. Başka bir ifade ile bir Müslüman ibadetlerini Allah rızası için yapmakla mükelleftir. Sadece ibadetlerde değil her hâl ve hareketlerinde de mümin kula yaraşır bir niyet içinde olmalı, sadaka, infak, zekat, güler yüz, tatlı söz ve yardım gibi hulasa diğer bütün hususlarda da rıza-i ilâhiyi gözetmelidir.

İşte biz amel ve ibadetlerde ilâhi rızayı arama durumuna ihlas-samimiyet diyoruz.

Riya ihlasın zıddıdır. Yani, her çeşit ibâdet ve dînin teşvîk ettiği diğer hayırlı amellerde Allah’ın rızasını değil, dünyevî bir maksat gütmek, insanların rızasını aramak riyadır.

Gazâlî, daha vecîz olarak: "**Riya, iyi görünerek insanların kalbinde yer almak istemektir**" diye târif eder.

Gazâlî bir başka tarifinde, riyâ'yı sadece ibâdetlerdeki gösterişe tahsis ederek: "**Allah'a yaptığı ibâdet ile kulları kastetmektir**" diye tarif eder. Ancak hadis-i şeriflerde her çeşit ameldeki ihlassızlık, riya ile ifade edilmiştir.

Mamafih Gazâlî, beş şeyle riya yapıldığını belirterek, teker teker açıklar. Bu beş şey: Beden, elbise, söz, amel, arkadaş (çevre genişliği) çokluğudur.

Ebu Umame el Bahili (r.a) dan rivayet edildiğine göre Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur:

ان الله لا يقبل من العمل الا ما كان له خالصا و ابتغي به وجهه

“Allah Teâlâ, sadece kendisi için (ihlâsla) ve rızâsı aranarak yapılan ameli kabul eder” **(Nesâi, Cihad, 24/3138)**

İhlas, kulun kalbini arındırıp saflaştırması, mânevi hastalıklardan kurtularak bütün davranış ve sözlerinde sadece Allah’ın rızasını gözetmesi, riya, süm’a ve ucubdan uzak durmasıdır. Dolayısıyla ihlas kalplerde gizli olan bir duygudur.

Cüneyd-i Bağdadi (hz) ne göre ihlas o kadar gizlidir ki, melek onu bilemediği için sevap hanesine yazamaz, şeytan bilemediği için bozamaz, insan nefsi de bilemediği için şımarmaz.

Cenâbı Hak yüce kelamında kullarından ihlaslı olmalarını istemektedir:

اِنَّٓا اَنْزَلْـنَٓا اِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللّٰهَ مُخْلِصاً لَهُ الدّ۪ينَۜ

“Şüphesiz ki Kitab’ı Sana hak olarak indirdik. O halde Sende dîni Allah’a has kılarak ihlas ile kulluk et” **(Zümer 39/2)**

Allah Teala, ihlâssız ve kendi rızası gözetilmeden yapılan amelleri, ne kadar çok olursa olsun, kabul etmeyeceğini bildirir. İhlâsla yapıldığında ise, az amel bile değerlidir. O hâlde kul, ihlasın bedendeki ruh gibi olduğunu bilerek bütün işlerini sırf Allah rızâsı için yapmalı, hayatını ihlâs üzere binâ etmelidir. Nitekim Rabbimiz ayeti kerimesinde bunu açıkça belirtir:

قُلْ اِنّ۪ٓي اُمِرْتُ اَنْ اَعْبُدَ اللّٰهَ مُخْلِصاً لَهُ الدّ۪ينَۙ

“De ki: Ben, dîni Allah’a has kılarak ihlâslı bir şekilde O’na kulluk etmekle emrolundum” **(Zümer, 39/11)**

Ayeti kerimeye dikkat ettiğimizde Cenabı Hak peygamberimiz (sav) şahsiyeti üzerinden dini Allah’a has kılmak yani, tüm îtikad ve amellerimizde samimi olmamızı ve yalnız onun rızası aranması gerektiğini bizlere telkin etmektedir.

Yine bir hadisi şeriflerinde Allah Rasulu (sav) efendimiz şöyle buyurmaktadır:

من احب لله وابغض لله و اعطا لله و منع لله فقد استكمل الامان

“Kim Allah için sever, Allah için kızar/buğzeder, Allah için verir, Allah için kötülüklere engel olursa imanını kemale erdirmiş olur.” **(Tirmizi, Kıyamet, 60)**

Demek ki Müslüman bir kul, verdiğini Allah için vermeli, vermediğini Allah için vermemeli, sevdiğini Allah için sevmeli, sevmediğini Allah için sevmemeli, insanlara bir iyilik yaparken veya herhangi bir hayra delalet ederken, hep Allah’ın rızasını düşünerek hareket etmelidir.

Velhâsıl bu anlayışı, asli tabiat haline getirip; Allah’a, kitabına, peygamberine, Kuran’a, müminlerin idarecilerine ve tüm Müslümanlara karşı samimi olmalıdır. Rûhen bu seviyeye ulaşan bir müminin imanı kemâle erer ve İslam’ın lezzetini almaya başlar. İmanın kemaliyle ihlâs kalbinde tecelli ederek kurtuluşa nâil olur.

Abdullah bin Mes’ud (r.a) ihlasla yapılan amellerin zayi olmayacağına işaret ederek şöyle buyurur:

“Kim hazinesini semada saklayabilirse bunu yapsın! Zîra oradaki hazineyi kurt yiyemez ve hırsız çalamaz. Şu muhakkak ki kişinin kalbi dâima hazinesi ile beraberdir.” **(İbn Ebi Şeybe, Musannef)**

İhlasın pek çok faydası vardır:

-En başta kişiyi şeytanın azdırıp dalâlete sürüklemesinden ve cehennem azabından kurtarır. Zira aşağıdaki ayet bunu açıkça ifade eder:

قَالَ رَبِّ بِمَٓا اَغْوَيْتَن۪ي لَاُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي الْاَرْضِ وَلَاُغْوِيَنَّهُمْ اَجْمَع۪ينَۙ

اِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَص۪ينَ

“İblîs, "Rabbim! Benim sapmama imkân verdiğin için yemin olsun ki ben de yeryüzünde onlara (günahları) şirin göstereceğim ve aralarından senin ‘samimi kulların hariç’ onların topunu kesinlikle yoldan çıkaracağım." **(Hicr 39-40)**

-Rabbimizin yardımını celbederek, insandan kötülük ve fuhşu uzaklaştırır. Nitekim aşağıdaki ayeti kerimeyi mülahaza ettiğimizde görüyoruz ki Yüce Rabbimiz fuhşiyat ve kötülükten uzak duran Hz. Yusuf (a.s)’ı “muhlis kullarımızdan” diye ifade ederek niteliyor.

اِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَص۪ينَ

 “Şüphesiz o ihlâslı kullarımızdandı.” (Yusuf 24)

Bununla alâkalı Efendimizin (sav); Allah’ın bu ümmete, zayıfların duası, namazları, ve ihlâsları sebebiyle yardım ettiği ifadesi de bizleri gayet düşündürücü bir niteliktedir. **(Nesai, Cihat 43)**

-İhlas, ibadetlere seviye kazandırır ve onların Allah katında makbul olmasını sağlar. Pek çok rivâyette, bir ibadet veya zikre sevap vaad edilirken: “**Kalpten ihlasla yapmak**”, “**Sevabına inanıp karşılığını sadece Allah’tan beklemek, yani samimi bir niyet**” şart koşulmaktadır ki bu da ihlasın ne derece mühim olduğunu göstermek için kâfidir. Nitekim bir hadisi şerifte şöyle buyrulur:

“Kul büyük günahlardan kaçınır ve tam bir ihlasla ‘Lâ ilâhe illallah’ derse, gök kapıları açılır ve bu söz tâ Arş’a kadar yükselir” **(Tirmizi, Deavat, 126/3590)**

Hâsılı, insanı dünya da huzura, âhirette de selâmete erdirecek olan, gösteriş ve riyadan uzak samimi ve ihlas üzere yaşanan hayattır. İhlâs olmadığında, insan âciz varlıklardan medet ummaya başlar. Ve sonucunda çok tehlikeli bir duruma sürükler ki o da Allah Rasûlü’nün bir hadisinde ikaz ettiği bir nevi “**gizli şirktir**”.

Çünkü hayırlı ameller Allah için yapılacakken dünyevî bir menfaat için yapılınca, o menfaat Allah yerine konmuş olmaktadır. Rasûlullah (a.s) şirkin bu çeşidine yukarıda geçtiği gibi şirk-i hafî yani gizli şirk demiştir. Hadiste:

 اِنَّ اَدْنَى الرِّيَاءِ شِرْكٌ

“Riyanın en azı da şirktir” buyurmuştur. **(Tabarâni, Evsat, 4950)**

Riya aynı zamanda zulümdür. Nitekim âyeti kerimede;

وَاِذْ قَالَ لُقْمٰنُ لِابْنِه۪ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللّٰهِۜ اِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظ۪يمٌ

“Hani bir zaman Lokman, oğluna öğüt vererek demişti ki: "Yavrucuğum! Allah'a ortak koşma, çünkü Allah'a ortak koşmak (şirk), elbette büyük bir zulümdür." **(Lokman, 31/13)**

Velhâsıl çok büyük günah olan şirke bir lahza dahi bulaşmamak için kalplerimizi her daim riya ve gösteriş hastalıklarından arındırmalı ve gönüllerimize yalnız, gaye olarak rızâi ilahiyi nakş etmelidir. İbadet ve amellerin yalnız ona tevcih edilmesi şuur ve idrakinde olmalıdır. Ve Allah’a kalplerimizin her daim ıslahı için dua etmelidir.

Evet, ihlasın zıddı olan riyâkarlık büyük bir ahiret felaketidir. Allah için yapılması gereken amellere, insanları ortak etmek bir anlamda Allah’ın bilmesi ve razı olmasını yeterli görmeyip başka kapılardan medet ummaktır. Zikrettiğimiz gibi buda amellerin ecrini zâyi eden büyük bir kalbî hastalık ve iman zaafıdır. Halbuki Allah Teala sadr ve gönüllerin gizlediklerine muttali olduğundan ondan gizli hiçbir niyet ve düşünce yoktur. Nakledeceğimiz şu hadisi şerif gösteriş meraklılarının ahiretteki hüsrânını anlatması bakımından oldukça mânidardır:

Ebû Hüreyre radıyallahu anh Resûlullah sallallahu aleyhi ve sellem'i şöyle buyururken dinledim dedi:

“Kıyamet günü hesabı ilk görülecek kişi, şehit düşmüş bir kimse olup huzura getirilir. Allah Teâlâ ona verdiği nimetleri hatırlatır, o da hatırlar ve bunlara kavuştuğunu itiraf eder. Cenâb-ı Hak:

- Peki, bunlara karşılık ne yaptın? buyurur.

- Şehit düşünceye kadar senin uğrunda cihad ettim, diye cevap verir.

- Yalan söylüyorsun. Sen, "babayiğit adam" desinler diye savaştın, o da denildi, buyurur. Sonra emrolunur da o kişi yüzüstü cehenneme atılır. Bu defa ilim öğrenmiş, öğretmiş ve Kur‘an okumuş bir kişi huzura getirilir. Allah ona da verdiği nimetleri hatırlatır. O da hatırlar ve itiraf eder. Ona da:

- Peki, bu nimetlere karşılık ne yaptın? diye sorar.

- İlim öğrendim, öğrettim ve senin rızân için Kur'an okudum, cevabını verir.

- Yalan söylüyorsun. Sen "âlim" desinler diye ilim öğrendin, "ne güzel okuyor" desinler diye Kur'an okudun. Bunlar da senin hakkında söylendi, buyurur. Sonra emrolunur o da yüzüstü cehenneme atılır.

(Daha sonra) Allah'ın kendisine her çeşit mal ve imkân verdiği bir kişi getirilir. Allah verdiği nimetleri ona da hatırlatır. Hatırlar ve itiraf eder.

- Peki ya sen bu nimetlere karşılık ne yaptın? buyurur.

- Verilmesini sevdiğin, razı olduğun hiç bir yerden esirgemedim, sadece senin rızânı kazanmak için verdim, harcadım, der.

- Yalan söylüyorsun. Halbuki sen, bütün yaptıklarını "ne cömert adam" desinler diye yaptın. Bu da senin için zaten söylendi, buyurur. Emrolunur, bu da yüzüstü cehenneme atılır.” (**Müslim, İmâre, 152.)**

Görüldüğü gibi ihlâsın kaybedilmesi, Allah’ın rızasını ve âhiret mükâfatını, insanların samimiyetsiz alkışlarına değişmek gibi bir ahmaklığa sürüklemektedir. Sonuçta ise ne Allah’ın rızâsı elde edilebilmekte, ne de insanların hoşnutluğu kazanılabilmektedir. Çünkü gösteriş için çalışan insanın niyetini, Allah Teâlâ açığa çıkarır ve onu insanlar arasında küçülterek rezil eder. Bir kimsenin riyakarlığı meydana çıktığında ise gönüller ondan döner. Diğer taraftan, Allah Teâlâ riyakarın herkese göstermek istediği amelini insanlara duyurmak suretiyle, mükafatını basit bir dünya menfaati seviyesine düşürür.

Rasûlullah (sav) şöyle buyurmuştur:

“Allah teâla buyurdu ki: Ben ortaklara asla ihtiyacı olmayan bir Zât’ım. Kim benim için bir amel işler ve ona başkasını da ortak ederse, onu şirk koştuğu şeyle baş başa bırakırım” **(Müslim, Zühd, 46)**

Yani insana, yaptığı amelin karşılığını Allah’tan değil de, gösteriş yaptığı kimselerden alması söylenir. İnsanlardan bir şey elde etmek ise çoğu zaman mümkün değildir. Olsa da bu, ilâhi mükafat yanında hiçbir kıymet ifade etmez.

Bu sebeple Peygamber Efendimiz’in ashabı, ihlâsa çok önem verirdi. Riya hususunda çok titizlik gösterirlerdi. Ebu Hureyre’nin şu tavsiyesi Ashab-ı Kirâmın riyadan ne kadar uzak yaşadığını göstermeye kâfidir.

“Bir kişi oruç tuttuğunda kendisine çeki düzen versin ve saçını başını düzeltsin! Üzerinde orucun tesiri görülmesin” **(Buhari, el-Edebul Müfred no: 1303)**

Evet, sırf Allah rızası için yapılan davranışlar, muhatapların kalplerine tesir eder ve onların ahlâkını güzelleştirir. Onun için yapılacak hayırlarda muhâtabın kalbi durumundan çok, bizim kalbî durumumuzun mühim olduğunu unutmamak gerekir.

Ebu Hureyre (r.a) anlatıyor: "Rasulullah (aleyhissalâtu vesselâm) buyurdular ki:

"Yedi kişi vardır ki, Allah onları hiçbir gölgenin olmadığı Kıyamet gününde kendi gölgesinde gölgeler:

-Adil devlet reisi,

-Allah'a ibadet ederek, temiz bir hayat içinde serpilip büyüyen genç,

-Tekrar dönünceye kadar kalbi mescide bağlı olan kimse,

-Allah için birbirlerini seven, Allah rızası için bir araya gelip, Allah rızası için ayrılan iki kişi,

-Güzel ve makam sahibi bir kadın tarafından davet edildiği halde; "Ben Allah'tan korkarım" diyen kimse,

-Allah'ı tek başına zikrederken gözlerinden yaş boşanan kimse.

-Sol eli sağ elinin verdiğini bilmeyecek şekilde gizleyerek sadaka veren kimse."

Yukarıda zikri geçen Hadisi Şerifte Peygamber (sav) yaptığı tasvirde beyan güzelliğini müşahede ediyoruz. Bu tasvir riya ve gösteriş illetinden tamamen uzak, Allah rızası için gizlice sadaka verip onu insanlardan, hatta sağ eliyle verdiği sadakayı kendine bitişik ve en yakın uzuv olan sol elinden bile gizleyen ihsan ve ihlas sahibi kişinin tasviridir.

Rabbimizin şu ayeti kerimesinde müminlere, sadaka ve hayırlarını boşa çıkarmama konusunda ikazda bulunur;

 يَٓا اَيُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْاَذٰىۙ كَالَّذ۪ي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَٓاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْاٰخِرِۜ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَاَصصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداًۜ لَا يَقْدِرُونَ عَلٰى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواۜ وَاللّٰه لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِر۪ينَ

“Ey iman edenler! Allah’a ve âhiret gününe inanmadığı halde malını insanlara gösteriş yapmak için harcayan kimse gibi sadakalarınızı başa kakmak ve incitmek suretiyle boşa gidermeyin. O kimsenin misali, üzerinde toprak bulunan düzgün ve yalçın bir kayadır; kayanın üzerine şiddetli bir yağmur yağmış, onu çıplak halde bırakmıştır. Bu gibilerin kazandıkları hiçbir şeyden istifadeleri olmaz ve Allah, inkârcı topluluğa hidayet vermez.” **(Bakara, 264)**

-Temelinde ciddî ve samimî bir iman bulunmayan harcamalar, gösteriş veya birilerine duyurma (riyâ ve süm'a) niyetiyle yapılmış hayır ve iyilikler, yatırımlar bir hiç uğruna hebâ edilmiş mesâî ve imkânlardır. Bu tür davranışlar, genellikle ikiyüzlü, samimiyetsiz kişilerin tavırları olarak tanıtılmaktadır. Müslümanların böyle olmamaları, her şeyden önce imanlarının gereğidir.

-Ayrıca insan başlangıçta güzel bir niyetle yaptığı iyilik ve verdiği sadakaları, daha sonra, verdiği kişinin başına kakar ve onu bir gönül yıkma vesilesi yaparsa, bu da samimiyete sığmaz, müslümana yakışmaz.

اِنَّ الْمُنَافِق۪ينَ يُخَادِعُونَ اللّٰهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْۚ وَاِذَا قَامُٓوا اِلَى الصَّلٰوةِ قَامُوا كُسَالٰىۙ يُرَٓاؤُ۫نَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللّٰهَ اِلَّا قَل۪يلاًۘ

 “Münafıklar Allah’a oyun etmeye kalkışıyorlar. Halbuki Allah onların oyunlarını kendi başlarına çevirmektedir. Onlar namaza kalktıklarında üşenerek kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar, Allah’ı da pek az hatıra getirirler.” **(Nisa, 142)**

-İkiyüzlü kişilerin en belirgin vasıflarından biri tüm yaptıklarını gösteriş için yapmak, parsa kapmak, birilerini memnun etmektir. Gösteriş yapmak onların âdeta sanatıdır.

Böylesine sahteciliğin temelinde Allah'ı çok az hatırlamak yatar. Allah'ı yeterince hatırlayan, O'nu asla aldatamayacağını da bileceği için sahtecilik yapamaz. Dürüst davranma ihtiyacını hisseder.

İnsan Allah'ı hatırlamazsa veya çok az hatırlarsa, istediği gibi davranma hakkına sahip olduğunu zanneder. Samimiyetsiz ve gösterişe dayalı hareketler sonucunda kendisini tam bir iflâs içinde bulur. Önce insanlar nazarında güven kaybına uğrar sonra da kendi içinde öz güvenini kaybeder. İşte bu, tam bir iflâs demektir. Riya ve gösteriş de esasen insanı iflâstan başka bir sonuca götürmez.

Konudan netice olarak öğrendiklerimiz;

1. Amellerin makbûliyeti, sırf Allah rızâsı için yapılmalarına bağlıdır.

2. İyi ve hâlis bir niyetle yapılmayan işin Allah katında bir kıymeti yoktur.

3. Müslümana her işinde gösteriş ve desinler arzusundan uzak olmak yaraşır.

4. Riyâ ve süm'a, (gösteriş ve desinler niyeti) insanın kalbinde nifak olduğunun alametidir.

5. Riyâ ve süm'a, dini ve dince kutsal olan şeyleri istismar etmek demektir.

6. İhlas, her amelin başı ve her türlü kötü duyguların düşmanıdır.

7. Allah'ın rızâsı ancak ihlas ile kazanılır.

Hazırlayan:

Tanju Reis

Taraklı İlçe Vaizi